# 基督論 第十六課...

# 成為神的義

播映操作小技術:滑鼠 click 各位置





請按 開始權放

這裡就觸及了一個非常重要的議題 - 我們的義是哪裡來的? 主耶穌基督活出了律法所要求的義,律法的總綱就是愛神、愛人, 而祂把律法所要求的義完美地活出來時,我們既與基督聯合, 這個義就成為我們的義,好使我們能夠得著天國的福分。

那在這裡我們就必須思想「基督與律法的關係」。 主耶穌說:不要以為我來是要廢掉律法,

我來乃是要成全律法。 (太五)

我們今天會針對這章經文來解答這些問題。

馬太福音第五章一開始是我們熟悉的「天國八福」,

其實說八福有點不太正確,因為它其實是七種福分,

- 第一福、第八福是一樣的福分:**天國是他們的**
- 開頭跟結尾重複同一個福分,好像一對括弧把六福包在中間 這種文學手法是在表示這中間所有的福分都可以用 .

第一福跟第八福來概括 - 天國是他們的, 就包括了這中間所有的福分。



## 成為神的義

上一堂課講到基督教贖的工作,特別強調祂如何替我們受刑罰、



擔當我們的罪,也就是「**挽回祭**」的這個概念。 但是基督救贖的功效還不止於此...

保羅說:神使那**不認識罪的**替我們成為罪, 好叫我們在祂裡面成為**神的義**。

- 假如基督只是擔當了我們的罪、替我們受刑罰、 免去上帝在我們身上的憤怒,**只是代表**我們不用受刑罰
- 卻不代表能夠得到祂所應許天國的福分、 成為神的兒女、得到永生

如果要得到這一切的福分那有一個條件:就是必須成為義人,

■ 我們如果沒有罪,因為**罪**已經**歸給了耶穌**, 這只代表我們不用受刑罰



■ 但是如果我們要得著所應許的福分, 還需要有**積極的義**給活出來,才能夠得著這所應許的福分

七」在聖經裡面是**完全數**,馬太刻意用了七種福分來表明 天國的福分是完整的、是從神來的、是完全、是完美的。 什麼樣的人才能夠得到這所應許的、完美的天國的福分呢? 耶穌在這裡說一共提出了**八種描述**。

在讀這段經文時,有時候可能以為耶穌是在講八種不同的人, 有些是虚心的人、有些是溫柔的人...分別得到不同的稿分。 其實耶穌是用八種描述來形容同一種人 - 就是我們這些

跟隨祂,在祂裡面有聖靈內住的基督徒。 耶穌怎麼樣描述我們這些人呢?

3 虚心的人有福了,因為天國是他們的。 **虛心的人是**什麼意思?是**很謙虛**嗎?



中文這裡翻譯得不是很好,原文的意思是「心靈貧窮」的人。 很多人對基督徒有很錯誤的理解,覺得好基督徒應該是

心靈富足、聖潔無瑕、面對試探百戰百勝的人,可以用自己屬靈的財富來買上帝的喜悅、來買到天國地土的人。

#### 錯了!一個真基督徒明白自己的心靈有多質窮,

貧窮到買不起天國的一寸地土。

基督徒知道自己心靈質窮,知道只有基督的實血

才能買到他在天國裡的基業。

3 心靈貧窮的人有福了!因為天國是他們的。 天國不是給法利賽人的,



天國是給心靈貧窮的人的。

- 4 哀慟的人有福了! 因為他們必得安慰。
  - 一個真基督徒是哀慟的人,
- ■不會被這個世界所應許的財富、健康、榮華給矇騙
- 他看穿這個花花世界、底下的悲哀、底下的罪惡, 所以他哀慟
- 一個不明白人生疾苦的人,沒有辦法得到安慰,

耶穌來、是要醫治有病的人,不是要醫治健康的人,

而心靈哀慟的人才能夠得著安慰。

6 **飢渴慕義**的人有福了!因為他們必得飽足。 聖經所描寫的義,簡單來說從某一個方面來講, 就是人與神的關係、人與人的關係擺正了, 那就叫做義,義就是**正確的關係**。



## 律法是義的總綱,

- 律法所講的都是人與神的關係、人與人的關係, 這個總綱就是**愛、靈的關係**
- 而罪破壞了人與神的關係、人與人的關係,
  - 一個基督徒他知道周遭所有的關係都被破壞掉了, 而他渴慕這些關係、渴慕自己與神的關係得到修復 誠然在基督裡已經與神和好了,



但是他裡面的**罪性**使得他經常抵擋神。 而他不喜歡這個樣子 - 他的**罪**使得他與周圍的人 在相處的時候那個關係,是**缺乏愛**的, 而他不希望這個樣子。 5 溫柔的人有福了!因為他們必承受地土。

「溫柔」原文還有「馴良」的意思,

■ 這個馴良並不是說見到誰都笑咪咪的, 然後作個濫好人、就任人家欺負,不是這個意思

■ 馴良有**不以自己為重要**的意思,

更是指耶穌基督像羔羊一樣地馴良

- 一個真基督徒是溫柔馴良的人,不靠這個世界上的武力,
  - ■在這個崇尚權勢、武力、金錢的世界上, 能夠得到最好的地土的人,都是有錢、有權、有勢的人
  - 真基督徒不會用這種方式來爭取地上的產業,



他會禱告說:願你的國降臨,

願你的旨意行在地上如同行在天上。

當天國降臨到地上時,他就是那承受地土的人, 不是倚靠勢力、才能,是倚靠耶和華的靈, 溫柔的人,他們必承受地土。

人與自然的關係也被破壞掉了,

一個基督徒應該希望他與自然的關係修復、應該**重視環保**, 他希望能夠跟神、跟人、跟神所造的世界有**靈的關係**。

耶穌告訴我們: 律法的總綱就是愛神、愛人,

- ■上帝公義的律法的核心就是這種愛的關係
- 而耶穌來,就是要使我們與神和好、與人和好, 修復這些關係、建立公義的國度

7 憐恤人的人有福了! 因為他們必蒙憐恤。 叫人與神和好耶穌把公義、憐恤放在一起講...

彌六8世人哪,耶和華已指示你何為善。他向你所要的是甚麼呢? 只要你行公義,好憐憫,存謙卑的心,與你的神同行。

行公義就是要有<mark>憐憫的心。新約聖經講約瑟</mark>是個義人時, 不願意明明地羞辱馬利亞,就想暗暗地把她休掉, 因為他有憐憫的心、他行公義、好憐憫。

#### 主耶穌教導門徒禱告的時候,說:

「免我們的債,如同我們免了人的債。」

當上帝赦罪的恩典、憐憫的恩典在我們裡面的時候,

- 我們也會懂得去憐憫人
- 假如我們不懂得憐恤人,

生活當中充滿了論斷、指責、定罪, 我們要思想神赦罪的恩典、

到底有沒有臨到我們?



沒有流進我們這枝子裡面呢?

「活在恩典當中」必然有這兩層的含義 —

- 靠著赦免我們的恩典而活
- ■靠著這恩典來赦免別人

**憐恤人的人有福了,因為他們必蒙憐恤。** 



為什麼這葡萄樹的生命



10 為義受逼迫的人有福了! 因為天國是他們的。

天國的應許概括了整個天國八福,

沒有人講解為養受逼迫,比主耶穌講得更好...

約十五18-19 世人若恨你們,你們知道在恨你們已先已經恨我了, 你們若屬世界,世界必愛屬自己的,因你們不屬世界,

乃是我從世界中揀選了你們,所以世界就恨你們了。

所以為義受逼迫的人有福了,因為**天國是他們**的,

他們不屬於這個世界。

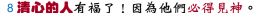
耶穌在這裡應許了天國八福,而我們要知道:

當神賜下應許的時候,應許都是帶有條件的, 這是恩典之約的概念 —

上帝與人立約總是帶有條件的應許。 所以耶穌講完了天國八福的應許之後,

馬上就講了應許的條件。

在這裡中文翻譯成成全律法,原文的意思是滿足律法的要求。



- 這個墮落的世界總是用榮華富貴來祝福那些老謀深算的人!
- 這個世界當賜給清心的人的只有藐視跟嘲諷,

因為一個不耍手段、不使詭計的人,在這世界上 是不切實際、不懂得做人、沒有辦法成功的人

**清心的人**得不到世界的祝福,可是**耶穌**官告...

9 使人到睦的人有福了!因為他們必稱為神的兒子。 **使人和睦**原文意思是帶來和睦、帶來和平,



就是使人與神和好、人與人和好,

使這些關係得以修復的人,

只有基督的恩典能夠平息上帝的憤怒、使神與罪人和好, 在這個關係當中,

- 外邦人與猶太人和好、萬民可以在主耶穌裡面和好
- ■我們也會渴望使別人都與神和好

傳和好福音的心志,是神兒女的標記、耶穌應許...

20 我告訴你們,你們的義若不勝於文士和法利賽人的義, 斷不能進天國。

**祂應許了天國這麼美好的福分**,然後告訴我們:

- ■如果你們的義不勝過法利賽人的義,就得不到這個應許
- 我們的義有可能勝過法利賽人的義嗎?

可不要小看法利賽人,聖經裡把他們講得很爛,

但是我們要勝過他們的義真的不容易,在那個時代

有很多法利賽人可以很完美地遵行每一條律法的條文。

保羅在形容自己從前作法利書人的時候的光景...

腓三5-6 我第八天受割禮;是希伯來人所生的希伯來人。

就律法説,我是法利書人;

就律法上的義説,我是無可指摘的。

但是保羅信了主以後,

發現儘管自己雖然如此完美地遵行了律法的條文,

卻仍然不能夠滿足上帝公義的要求。



也就是你遵行了律法的每一個字句也沒有用,

沒有辦法讓你在神面前稱義。

耶穌在 太五 所設立公義的要求,還遠遠超越了法利賽人的義,

本質上與法利賽人的義是不一樣的...

21 你們聽見有吩咐古人的話,說:「不可殺人」;

又說: 「凡殺人的難免受審判。」

22 只是我告訴你們,凡向弟兄動怒的,難免受審斷。

法利賽人的義只要求外在的行為,

耶穌看的是內心:你心裡恨一個人,就犯了殺人罪了!

耶穌又論到姦淫罪,

27 你們聽見有話說: 「不可姦淫。」

28 只是我告訴你們, **凡看見婦女就動淫念的**, 這人心裡已經與她犯姦淫了。



38 你們聽見有話說:「以眼還眼,以牙還牙。」

摩西律法的原則是絕對公平的原則,

你偷了人家多少東西,就按分量補償那人。

如果明白這段話的**歷史背景**,就可以懂耶穌的意思了...

耶穌那個時代羅馬帝國已經有非常先進的郵政系統,

郵差送信時要扛著用很笨重的材料作成的信件、

走很遠的路才能把郵件送到。



羅馬帝國立了一道法令:

- 郵差在**送信時**,有權利要求路上的人**替他扛信件**
- 但是也會保護路人,法律要求說:

郵差的權限只在於逼這些人陪他們走一里路...

但耶穌說:這只是法律的要求,

你達到了法律的要求、你沒有犯罪,這個不夠,

這個不夠讓你得到天國的應許,



- ■得到天國的應許不只是不犯罪、不犯法律 所禁止的罪,在神學上叫做「消極的義」, 消極的義讓我們不受刑罰
- 還要有「**積極的義**」,才能得到天國的應許

摩西律法跟蓬摩拉比法典有非常多相似之處、也有不一樣的地方,

■ **漢摩拉比法典**對於不同階級的人、有不同的刑罰,



同樣偷竊,低階層的人跟高階層的人受到的刑罰不一樣

■ 摩西律法看每一個人都是一樣的、在上帝面前 是平等的,犯了同樣的罪、要受同樣的刑罰: 偷了多少東西、按分量補償那個人,殺了人就償命, 以眼還眼、以牙還牙

太开39-41 只是我告訴你們,不要與惡人作對。

有人打你的右臉,連左臉也轉過來由他打; 有人想要告你,要拿你的裡衣,連外衣也由他拿去; 有人強逼你走一里路,你就同他走二里。

第一句話雖然有些誇張、不難理解 第二句話關於人家拿你外衣的,也可以理解 但第三句話,聽起來有點**莫名其妙** — 怎麼會路上有瘋子、強逼你陪他走路?



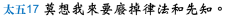
律法的總綱就是愛,郵差送信的比喻:律法要求的是一里路,

但是出於愛,我們會陪他走兩里路, walk the extra mile。

就是出於愛一個人、所以願意替他多犧牲自己,

**愛人如己**,這種發自內心的愛的表現,

才能夠成全律法、才能夠滿足律法 所要求的那個義,也就是愛的關係。



我來不是要廢掉,乃是要**咸至**。

18 我實在告訴你們,就是到天地都廢去了,

律法的一點一畫也不能廢去,都要成全。



- 19 所以,無論何人廢掉這誠命中最小的一條, 又教訓人這樣做,他在天國要稱為最小的。 但無論何人遵行這誠命,又教訓人遵行, 他在天國要**稱為大**的。
- 20 我告訴你們,你們的義 若不勝於文士和法利賽人的義,斷不能進天國。

怎麽辦,我們怎麼才能進天國?

不可能啊!我們當中沒有義人、連一個也沒有。

■ 但我們感謝主,耶穌不是說:我來,要你們成全律法

■ 祂是說:我來,要成全律法。

主詞是基督,是基督成全律法

他知道**你我的敗壞**、知道你我沒有能力滿足律法完美的要求, 所以祂替我們來**成全了律法**。

耶穌怎樣成全律法?

福音書用敘事的方式告訴我們:耶穌如何 成**全律法**,描寫得太美、太生動了...

馬太福音第四章 記載的耶穌受試探,

- ■活出了那種義勝過試探,不只是不犯罪而已
- 祂勝過試探,靠的也不是祂道德上的、意志上的能力, 而是完全倚靠上帝的話語,

在信心當中有跟神最完美的靈的關係

祂用**五餅二魚**餵飽五千人,可是不用神蹟來餵飽祂自己, 就好像祂沒有用神蹟從十字架上走下來一樣。

更奇妙的是祂對魔鬼的回應 -

他在這裡完全是順服天父的旨意; 而且在順服天父差祂來的旨意的時候, 不是愁眉苦臉地說:



「我奉天父來就是要虛己、就是要受苦。」

沒有,祂作為一個人,跟我們一樣挨餓的時候會痛苦,

可是祂在這種痛苦裡面,所說的話卻是

滿有喜樂的、是非常滿足的。

**祂對魔鬼說:的確,我成為人必須靠食物才能活著,然而** 

人活著不是單靠食物,乃是靠**神□裡所出的一切話**。

意思是:我雖然肚子餓,但是我有神的話語,

我就滿足了、我就喜樂。

祂如此**愛慕上帝的話語**,最後撒但的詭計就徹底失敗了。

**亞當、夏娃犯罪的時候,沒有信靠神的話語**,

他們不是想要變壞人、他們想當好人,想要**憑自己當好人**, 不要靠神來告訴他們 - 何為善、何為惡。

但是耶穌不同,每次撒但試探耶穌,

- 耶穌就會引用經文說:經上記著說、經上又記著說...
- 祂愛慕神的律法、渴慕神的話語、將神的話語深藏在心中,

耶穌在曠野四十畫夜沒有吃東西...

飢餓四十晝夜是有多麼地痛苦



## **清時候撒但來試探耶穌:**

■ 如果你是神的兒子,你可以把石頭變成餅啊! 撒但說得也沒錯,而且就算耶穌把石頭變成餅, 祂並沒有犯罪,因為律法沒有禁止



■ 可是**神的兒子成為人,保羅**說祂是「**虚己**」,

祂來,是要與哀哭的人同哀哭、與飢餓的人同挨餓, 祂來是要**為我們受死** 

馬太的記載耶穌在教訓說祂要成全律法的時候,

第五章 祂說要成全律法

第四章已經讓我們看見祂活出來的義,

怎樣勝過法利賽人的義



耶穌的義最徹底的彰顯是從客西馬尼一直到各各他,

■ 基督在**客西馬尼**極其痛苦的時候,仍然對父神說:

「不要成就我的意思,只要成就你的意思。」

在極其痛苦時沒有遠離神,而是更加迫切地向父神禱告

■ 祂最痛苦是在十字架上,上帝的愤怒倾倒在祂身上

然而在十字架上,祂仍然帶著倚靠的心,對父神吶喊:

「我的神、我的神/為什麼灩臺我!」(詩廿二)



詩廿二但從我母腹裡面,你就使我有了倚靠的心。

耶穌講那句話其實是在表達對父神的倚靠。

在最痛苦、被神擊打的時候,都緊緊抓住神說:

「父啊!我把自己靈魂交給你。」

在十字架上面所彰顯出來的順服、對上帝的信靠、以及愛, 還有祂對人的那種**犧牲的愛**,

> 讓我們看見在這個世界上不可能有其他人 能夠活出來的義,完全、完美地愛神、愛人。

- 基督成就了我們所沒有辦法成就的, 這就是**基督活出來的義**
- ■因著我們與基督聯合, 我們與祂合而為一的時候, 凡是祂的都成為我們的, 祂這**完美的義**就真的歸與我們了





上一堂分享到**我們的罪**, 如何因著<mark>與基督聯合</mark>成為**祂的罪**; 今天我們又看到我們如何<mark>因著在基督裡</mark>, 就**得著祂的義**,

馬丁路德把這個稱做「奇妙的交易」。

我們過去幾堂課

講述了基督如何不認識罪、 解釋了基督如何替我們成為罪, 今天我們又看見 –

我們如何在祂裡面成為神的義。

這些真理就是宗教改革回歸聖經以後,

所發現最重要的真理,就是「稱義」的真理,

林後五21 神使那不認識罪的,替我們**威為罪**, 好叫我們在祂裡面**威為神的義**。

這節關鍵的經文當中,還有一個關鍵中的關鍵,



就是「**在祂裡面**」, 也就是我們所提到的與基督聯合。 我們下次會一起來思想、解釋 「與基督聯合」的真理。