# 基督教倫理學 第五課

## 倫理思維的基礎 (二) 傳統

播映操作小技術:滑鼠 click 各位置





課程綱要,可指定權映片號內容

請按 開始權放

傳統:在一個信仰的群體裏面,

一代一代透過直接的教訓,

或潛移默化傳下來的價值觀、觀念、 善惡好壞、判斷的標準。

基督教對人生一切的問題都有立場,

**切身問題**包括柴米油鹽醬醋茶、食衣住行育樂, 也包括高來高去的**形上問題**。



基督教對於「吃」有完整教訓的:

- ■什麼可以吃、怎麼吃、跟誰一起吃、 什麼時候吃、為何而吃
- ■舊約律法書可以明顯感受得到上帝注意 我們是怎麼吃的、吃甚麼,跟信仰息息相關

日常生活大都是信仰教育、信仰表達,

人類第一個罪不就是亞當、夏娃吃錯了。

### 倫理思維的基礎 (二) 傳統

針對**倫理**,需要讀聖經,是最重要的基礎。

然而不是空著頭腦讀聖經的,

- ■有許多預設立場,讀經之前很多的想法,必須處理
- 同時是在「傳統」裡讀的。我們領受了使徒的傳統, 是按照使徒的眼光、使徒的教訓、十字架的意義來讀聖經
- 基督教二千年來有許多不同的派別,教會繼承了 龐大的屬靈講產、同時繼承了遺債,都會影響我們的觀點

例如:根據創世記開頭記載,世界的創造總共花了幾天?

在教會裡,通常會說六天,為什麼?因為聖經這樣寫。

聖經有明明白白寫上帝創造世界總共是六天嗎?

因為我們詮釋了聖經,或許我們從小聽道、從長輩學到,

長輩或讀聖經的心得、他的前輩教導,那本書作者這麼說...

追究起來,我們都活在某一種**教導傳統**裡面的。

當然還有終極、大體間的問題:

人生有何意義、世界為什麼存在;

我們可以知道什麼(本體論)、

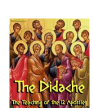
怎能知道(知識論)、知道後該做什麼(倫理學) 我們說我們知道,那是怎麼一回事(詮釋學)…

基督教二千年來各宗各派對這些問題有許多論述,

都我們的珍貴資產,也都透過各種方式已經傳給我們了,

所以需要了解我們的傳統,

在信仰傳統裡所謂基督教。



**海斯**論傳統:是聖經,早期教父們對於

使徒、後使徒時代教會發展的共識、信經,

神學家的著作、教會的敬拜、禮儀、風格, 有些**很核心**、有些可以稍稍寬容,

無論如何,都已經傳遞給我們了。

一、基督教的首要傳統就是「教會」本身

教會有二千年歷史,

我們參加的現在的教會,有特定的神學立場、

信仰的傳承,影響我們的倫理思維。

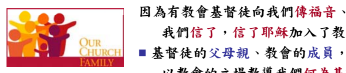
如何影響呢?

#### 1. 教會與道德生活:

在基督徒的**自我意識**的形成上,

教會是主要 「推手」,幫助我們成為基督徒,

■ 也許在基督教家庭長大,或青少年成年期,



因為有教會基督徒向我們傳福音、

我們信了,信了耶穌加入了教會

以教會的立場教導我們何為基督徒

我們「歸屬於上帝」,

這個意識形成,是教會做為最大的推手。

#### 2. 教會論會塑造倫理學:

■ 教會透過領導結構,

因為教會是一個**分辨**是非善惡好壞的**群體**,

一起在查驗上帝的旨意、

解釋聖經的教訓、遵行上帝的教導

■如何查驗、互動、溝通的過程,

「領導結構」佔了很重要的角色

- 教會會非常尊重資深的教牧、長老們的意見
- 但是聖經也說「萬民皆祭司」,

每個弟兄姊妹都領受聖靈、讀經、也都有亮光,



亮光無論大或小,凡是有聖靈帶領的,都值得珍惜, 這種情況下,就產生**不同的領導學**, 也會產生我們對事情的判斷了

▶策的過程,教會也會塑造我們的倫理思維

#### ■ 教會是傳統的承載者:

禮儀、思想、美德,是教會, 道德發展的幫助是傳統,

傳統也是倫理的依據

當道德要問責 - 要有負責的對象, 或對、或錯,有人會來究責、獎賞、 懲戒,基本架構是傳統





- 群體的異象塑造了我們的認同
- 作為行為者,可以選擇、判斷, 教會的願景、理想,就深深影響我們
- 教會給我們所有信仰傳承的記憶, 歷史事件做了分析
- 教會是行動的「**行為者**」, 在選擇行善的行動做了依據



■ 教會透過在道德議題上的群體意識:

基督教特別重視德行、道德生活。 幾千年來的傳統,從猶太教到基督教,



基督徒的美德,好的品格、道德生活,常常在當時世界, 希臘、羅馬,道德敗壞的地方發生很大的吸引力。

為什麼教會個人、群體注重道德生活?

因為有群體意識、我們屬於一個道德的群體,

我們的上帝是道德的、聖潔的, 群體感塑造我們的倫理觀

- 教會诱過**凸顯特定的原則與規範**來塑造我們**倫理學**,比方說:
  - 教會強調婚前要守貞、婚後要對配偶忠實, 除講道、查經,還會開辦青少年營會、夫妻成長講座
  - 重視要照顧弱勢者,因此就動員會眾為街友預備飯食, 又提供單親婦女技能訓練與工作機會

如此,教會的教導,以及相對應的行動,

不斷地塑造會友們的倫理思維與基督徒生活。

■ 教會透過影響個別成員的品格, 我們的教導,生命、品格教育, 有基督徒式的品格教育, 透過群體的敬拜、生活、潛移默化 來塑造基督徒的品格,

才能夠活出美養的生活來





■教會诱過每一次敬拜當中, 所選取的聖經敘事、 過去歷史的記憶、 群體的倫理想像, 來塑造倫理學

這是教會作為傳統的一部分。

#### ■ 分類學:

甚麼動物、植物分在一起,

學校、生活經驗裡,都學會了一些。 什麼是**貪物**、甚麼不是,文化裡有些看法的。 有些人不吃牛、有些人不吃豬的,

- 該怎麼吃才「文雅」? 有身分、地位的人,該吃的方式
- 用餐具、筷子、用手,不同的吃法
- 「好吃」有無標準?
  - 更深層的「髒、清潔」,



「髒」的概念深深影響我們生活情感、 是非常強烈的價值判斷,

「髓」不是公共衛生學的概念, 而是文化心理學的概念,如何來區分?

#### 二、文化傳統也深深影響我們:

我們在社會當中生活、成長、學語言、吃飯...

這都是我們文化傳統,

在社會化過程中塑造我們的思想、 價值判斷、美感、生活方式, 做為我們人之所以為人的。



■ 所以必須注意我們的**文化偏見**,比方:



- 市面上的事機品牌分級, 那一個比較高級、低階?你會怎麼分?
- 汽車,如果新車價錢一樣、在市面上促銷,
  - 你會選那一牌、為什麼?

背後的價值判斷是甚麼?



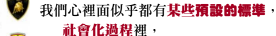
SUBARU





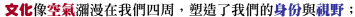






社會化過程裡,

已經塑造了我們思想、倫理判斷的方式。



文化也在我們裡面,給我們活力,

同時我們也參與了文化的創造。

從小薰陶出來的文化,使我們認為是「理所當然」 視而不見,直到遇到另外一個文化的人。

中國漢文化中有思想、價值觀,

跟基督教有抵觸的,未必能夠立刻察覺,

• 空氣有 CO, PM2.5, 不知不覺我們就吸收了, 慢慢就中毒、沒有察覺。



• 傳統中國價值觀談「萬般皆下品,唯有讀書高」, 可以從社會底層往中上層爬,



讀書高當然要到好學校,就是名校, 能夠讓學生考上另外一個名校的, 小孩考上明星學校,就好像中了大獎, 沒考上如喪考妣一般,透露出某一種價值觀

#### ■ 人文學科有什麼產值?

**讀語文、哲學的,好像沒有甚麼用處,** 大學為什麼要開這些學科、收這些學生? 狺是一個



「問錯問題會沒有答案」的經典樣本!

如果用激烈一點的方式回應, 人文學科正好會告訴你:

> 人是不可以用經濟產值來衡量人的價值的, 因為這樣做,就是在「把人物化」-



- 人只是生產機器、而不成人了, 這個過程在泯滅人性
- 長期下來社會如果都是這樣在做, 被混滅人性的人做出混滅人性的事, 那不就是剛剛好?



古代有「十載寒窗無人識,一舉成名天下知」, 如果讀書學習是為了功名,

> 圖個一官半職、將來好找工作可以賺錢 就叫「工具性價值」。

近幾年來台灣教育部在推證照制度、縮小學用落差, 將學牛畢業率、就業率當成**評鑑的標準**,



好像學習就只有工具性價值,

大學文憑就是通往就業、財富, 證照、工作能力的證明書而已, 通往財富的的終南捷徑。

如果這樣,何必讀大學?早早學一技之長不就好了? 我,做一個基督徒、基督教思想的研究人員, 我必須說,真相是殘酷的,因為人不是這樣!

我們所學的內容、方法,

跟我們這個人,終究會含為一。

把讀書當工具,就是將自己建構成**工具人**, 就只是工具而已,一定會被宰制的, 有不同的主人會來宰制你。

基督教的學習觀念具備深厚的「**人文素養**」因為是人, 就是「存在的意義」,學習成為真正的人:



• 可以在天地之間看見上帝造化的工程、 探索人生的真正意義

- 從社會的種種表象,看透、發現其中的 扭曲與不義、邪惡隱藏在哪裡
- 更在上帝的世界裡發現自己的使命, 知道要在上帝的教會中怎麼被形塑, 去成為上帝要我們成為那樣子的人 -像基督那樣的人



中國文化講「家」,有家庭的意象, 幾乎成了整個社會制度的軸心點, 用「家」來構思一切:

- 像「國」説「國家」,是從家的延伸
- 家庭有大家長制度,沿用到國家有大家長制度, 其他社會、民間組織、教會、企業、都有大家長

兩千年來又因為儒家倫常觀念,



- 把每一個應有的身分、義務,
  - 都已經明明白白的,嵌在這個社會裡面, 對整個中國人社會制度影響非常的大
- 儒家倫常不知不覺就讓我們判斷是非, 可能不合乎基督教的、我們也需要檢驗











■ 宗教的世界想像方面

「華人」用中文思考,裡有很多

中國民間信仰的禁忌、習俗、説法、觀念,



深入在日常生活中,潛移默化影響每一個人:

用「歹運、好運」解釋沒預料到的事情 「平常心、心心相印、有緣」都是佛教術語 信了耶穌之後,

這些沒有馬上消失,還會影響我們思維。

對我們的認知、判斷能力,要有合理的懷疑,

叫「認識上的謙遜」,

林前十三9 我們現在所知的有限。 我們的確知道、但知道一部分, 不充足、是不夠的。



三、信心的螺旋 - 聖經、傳統、文化

■ 詮釋的螺旋:

整本聖經的教訓,

是由許許多多個別經文累積起來的, 然而,個別經文的意義,

也需要從全本聖經一貫的教訓來判斷。

不是空著腦袋讀聖經,

有期待、有理解能力, 所讀的、所發現的,

一旦我們改變了,

對聖經有新亮光、新發現之後再去讀聖經,

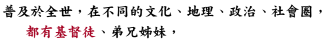
**讀者跟文本**的另一個**詮釋螺旋**,越來越深入、了解。

我們有文化的盲點、知識的不足、思考能力的差異, 所以另外一個**基督教價值**提醒我們:

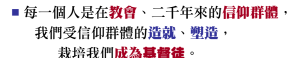
- 教會是詮釋聖經的群體,我們一起讀聖經 一起查驗上帝的旨意、跟隨使徒的教訓
- 我們繼承了,再發掘、檢驗、研究, 基督教、倫理、神學是甚麼?

中國教會因為中國文化有共同的盲點,

感謝主,基督教是一個普世、大而公的教會,



- 從另一種文化、觀點,我們跟環球的教會 有溝通、團契,來幫助、看到我們的盲點
- 華人基督徒可以看見西方、非洲弟兄姊妹的盲點, 一起來尋求查驗上帝在我們此時此刻的旨意





- ■每一個個人在讀經時、在聖靈帶領之下,
  - 耶穌基督為讀經的中心,他被挑戰、更新
  - 也可能對他所在的教會提出不同的看法

個人與群體之間也在互相塑造、影響,

可能是灌輸,改革也是可能的。

所以聖經、傳統、個人讀者、教會,

四個之間互動的關係,

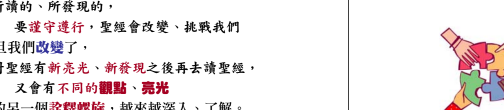
幫助我們確認聖經的根基,

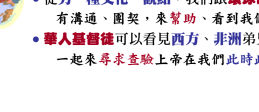
辨識出所繼承的傳統,

就可以察覺文化、社會化過程裡面,

有其麼樣的因素在我們裡面。







總的來說:品格是我們做決策的主要建築師;

所歸屬的信仰社群是塑造我們的品格的主要塑造者;

這個信仰社群是活在耶穌基督使我們成為基督徒的「故事」,

告訴我們甚麼是美德的信仰社群該有的樣式,

我們就要活出那個樣式來。

讀聖經、做神學、查驗上帝的旨意,

信仰過程是一個不斷在前進的過程,

曠野的旅程就像朝聖的旅程一樣,

旅程中隨時會有驚奇,要留點空間、時間,

讓上帝透過各種的天使所裝扮的、來跟我們摔角。

個人的讀經心得,要受教會檢驗;

教會能成為真理的管家和柱石,

在於教會自己能夠接受個別會友、另外教會的批判、挑戰; 在聖靈**的帶領**當中,我們可以越來越明白上帝的旨意。

