
2025/12/31

1

聖潔的事奉

目前播映片號 / 總片數 音量、全螢幕

目前時間 / 總播映時間

播映操作小技術：滑鼠 click 各位置

暫停 課程綱要，可指定播映片號內容前後換片、暫停

1
請按 開始播放

民數記 第三課…

2

聖潔的事奉

為什麼到了第五章以色列百姓要講到使營潔淨這一個主題呢？

其中一個很重要的原因是因為整裝待發的時刻到了，而以色列百姓能不能夠

很聖潔的往前而去，關係到他們是否能夠因著耶和華的名得勝，而且誇勝，

所以在這個地方整個聖潔事奉的教導，就變得非常重要。

今天真的能夠攔阻福音傳揚出去的不是別人、不是環境的艱難、不是人心的剛硬，

乃是基督徒自己不夠聖潔，乃是基督徒自己不夠明白上帝的話語，

靠著神的話語剛強並且分別為聖。

這一章所要教導我們的、或者教導神的百姓的，就是我們應該有一個聖潔的侍奉。

當預備啟行之前，以色列百姓在耶和華的吩咐之下有兩個預備：

第一個預備就是 1-4，組織隊伍，是有形的隊伍。

第二個部分，就是 5-10，是建立團隊。

有了隊伍，有了支派的分配、安排，夠不夠？仍然不夠，

必須建立一個有內涵、內外兼顧的團隊，才能夠發揮真正作戰的力量。

3

第五章彼此關係的一些大原則，就講到人的聖潔、人和神的關係。

第六章拿細耳人，有一群人特別把自己分別為聖，來歸向耶和華。

第七章利未人獻祭的次序和要求。第八章講到利未人的潔淨。

第九章如何過逾越節。第十章號、那些很多很多相關的器具，

如何使用來招聚以色列人，不管是招聚或者是爭戰等等。

第五章到第十章，集中在要建立一個有形有體、有作戰力的團隊。

我們先看一下第五章，是怎麼樣來建立彼此的關係：

5:1-4 凡是不潔淨的，都要移出營外，讓患痲瘋的、

患漏症的、接觸過死屍的，都要移出神所住的營外。

5:5-10 要清除干犯上帝的諸罪。凡是干犯人的，他也干犯了耶和華，

就是所謂社會性的罪、人與人之間的罪，最普遍的是偷竊財物，虧欠了別人，

所以在這個部分呢，我們要清除，我們要面對，我們要處理。

5:11-31 夫婦疑恨的條例，婚姻中間特別是有關於姦淫的工作，

它會破壞整個的家庭，而家庭是整個社會的基礎，

一旦婚姻被破壞，整個群體中間的紀律和標準就蕩然無存。
4

5:1-4 凡不潔的都要移出營外，也就是要把不潔的分開，是教導我們

面對會傷害關係的傳染病。在這裡說到患痲瘋的、患漏症的、

接觸過死屍的，都要移出，那個意思是什麼呢？

新約的時候，大痲瘋的病人必須在城外某一個區域聚集，

而不能在人群當中來往，如果必須在人群中來往的時候，

在離別人若干距離之外，就要喊：我不潔淨了，叫別人不要接近他，

因為新約的時候，大痲瘋病症仍然是一個不可醫治的，甚至是罪的象徵。

患漏症的也是一樣，他會影響到全家。

接觸過死屍的，代表凡是跟從上帝的人，要從沾染死屍的不潔淨裡被分別出來。

我們如果要在生活和侍奉上得神的悅納，我們必須要把汙穢我們心思意念

或外在的不潔之物完全摒除，罪得赦免之後，聖潔的神才能祝福和使用我們。

這裡的潔和不潔到底是什麼意思呢？

在以色列的日常生活可以說是生死攸關，它的含義遠遠不止於個人衛生，

指的是你所吃的、你所穿的、你的生活行為的各方面是否符合神的要求。

符合神的要求的是潔淨，不符合神的要求的是不潔淨。



2025/12/31

2

5

比方說痲瘋病，現代的認知跟古代的認知是不一樣的…
聖經裡面的痲瘋病，包含了比較嚴重的傳染性皮膚病。漏症特別是指性病、流膿的，

那是指任何形式從性器官流出的血或者是漏洩物，它會影響整個家庭和後代。

新約聖經有一個患血漏的婦人，她最大的痛苦跟痲瘋病人一樣，完全被隔絕

在社交的圈子之外，那一種孤單、心中的寂寞、前景沒有盼望的這種不確定感，

整個腐蝕一個人的心靈，這個是痲瘋症跟漏症都是一樣。

因著死屍不潔淨的，也是一樣，它也是帶著一種傳染性的。

這三種都是帶有傳染性的，不是肉體的傳染，而是一種禮儀上的不潔，

凡是碰觸的，就會成為不潔淨的，一旦爆發如果傳染，可能會一發不可收拾。

比方說全世界很恐慌的 H1N1，在防之如臨大敵的層層的防禦措施之下，

它才不會整個蔓延到不可收拾。

過去來說，都會成為某種健康衛生，甚至禮儀上的一個很大的問題，

今天，當然它們不再成為問題，可是以前不是這樣。

其實它最重要的絕對不是健康和衛生而已，

而是講到那一種關係，當它們爆發了傳染的時候，會影響群體。
6

在聖經裡面，神的眼光來看，群體比個人還要重要，也就是神很注重關係，

任何傷害關係的事情，在上帝的眼中都是不潔的，要分開、要隔開、要去處理。

新約裡面常常用一個詞來形容不好的影響，就是麵酵的酵這個字，

用來形容發大影響全糰的事。

主耶穌說法利賽人的酵，路12:1-3 指的是一種假冒為善，在背後道人是非，

把難擔的重擔放在人的肩頭上，自己一個指頭也不動，

也就是把自己的快樂建立在別人的痛苦上，這是法利賽人的酵。

保羅所說的舊酵呢，指的一種惡毒的酵，是炒作別人的言行，

讓人來跟隨，常常這樣是異端的溫床。

林前5:6-8 非常嚴厲地對待有這樣的酵的人，

讓這樣的影響不至於發散在神的百姓當中。

保羅說要用什麼酵呢？要用誠實真正的無酵餅，這個是教會生活的秘訣，

當我們今天要建立美好的團契的時候，謊言就會成為人與人之間最大的阻斷。

難怪保羅在以弗所書也說，我們個人不要偷竊，個人不要說虛謊的話，

因為一旦說了虛謊的話，人與人之間的信任就蕩然無存。

7

可是常常這一種影響我們團契生活、影響我們人跟神、人跟人之間關係的壞的影響，

到底從何而來？常常它的開始是隱微的，是看不見的，可能是我們的個性、

想法、觀念、做法有一點不同，導致一些的不滿；一點的不滿就導致了怨言，

怨言就成為論斷，論斷就變成越傳越錯，最後造成肢體之間

無可彌補的分裂和縫隙，這個是不應該有的。

所以在這個地方說到第一件事情，就是我們要分開不潔的，

要面對面，面對會傷害關係的傳染病。

以舊約的信仰來看，潔淨、不潔淨是很重要的，若要潔淨，特別是保持

聖所和儀式的潔淨，是以色列人在崇拜和事奉中，向上帝所做的主要的回應。

第二個部分是賠償和應得的，是處理在關係上不應有的得罪。

5:5-10 講到悔改和承認所犯的罪，他不只是承認罪，並且他要付上代價，

付諸行動，對別人所受的傷害，或者所受的虧損，做出賠償，

這種悔改以後的補償行為，就叫做賠償。

賠償不只是賠他所損失的，還說要加上五分之一，讓他在這一段時間，

不管是利息，或者是精神上面的傷害，能夠得到完整的賠償。
8

這一種賠償，在犯罪上來說是一種嚇阻的作用，

而且如果那個人不在、找不到了，還要賠償給他的親屬，

如果親屬也找不到了，就要保留所應付的、加上賠償金，

由上帝的代表，就是祭司來接受。

所以這一種的賠償是一定要做到的，這是上帝一個很重要的要求。

這裡所說的犯罪，它不是一般的罪，罪這個字，在舊約聖經出現了六百多次，

是指著一些疏忽，而未能達到別人的要求，

輕則是答應而做不到，造成別人的虧損，重則是毀約，不顧別人的感受，

不顧別人的虧損，而強行毀約，造成他人的損失，

所以這一種犯罪可以說是得罪上帝。

犯罪，有些罪是得罪上帝，而沒有得罪人，這是有可能的，

但是呢，我們不可能只犯罪，得罪人，而沒有得罪上帝，

凡是得罪人的，都一定得罪了上帝。

這裡說，這個部分一定要處理，人與人之間的關係才會恢復，

很可惜的，今天我們很多基督徒，在這個部分，我們沒有做出處理。



2025/12/31

3

9

第三個 5:11-31 試驗有疑點的妻子，講到在婚姻中間的關係。

婚姻，按照康德來說，它是一種不得已的必然，

你沒有辦法不跟另外一位你所摯愛的人一起互動，

但是在婚姻當中，因為互動太緊密，常常有了問題，

我們的壓力很大，我們就採取逃避的立場，

這一段的經文最重要的是說：我們不能逃避這樣的關係所產生的問題。

馬丁路德沒有否認，婚姻的互動會帶給我們一些負面的東西，可是他說，

靠著神的恩典，婚姻是學習悲哀中的平安，憂愁中的喜樂，

在悲哀的時候，靠著上帝的恩典，我們去面對可以得到平安，

在憂愁的時候，面對這一切，我們可以從神的恩典得到喜樂。

有一個破壞婚姻很重要的原因，可能是行姦淫的行為，也可能是遺恨、嫉妒，

不管是哪一種，對於婚姻就會造成一個很直接的傷害。

漢米爾頓《摩西五經導論》做了三個很重要的說明，有很重要的原則跟意義，

就是保護女人，好像聖經裡面很多看起來是大男人經文的片段，

其實他真正的目的都是為了保護弱勢的女人...
10

一、唯有做丈夫不能夠停止、或者根除他的疑恨的時候，

才進行公開訴諸審判的程序，這是講到時機，

也就是不是你任何時刻都可以這樣做。

一個男人常常情緒不容易敞開，心裡面很封閉，

很多男人苦悶的時候，他不像女人，會找同伴訴說，

很多男人苦悶的時候，他就在那邊喝悶酒，他就放在心中，悶悶不樂，

會破壞他自己的生命、也會破壞妻子的感受、破壞婚姻持續的關係，

所以這個時機，是一定要去處理的時機。

二、目的，這一段經文，對女性、或對婦人，好像做了很多很不人道的處置。

可是不像古代許多的刑罰、或者是一種很苦的、或者神裁判法，

是先定罪再刑罰，先押人再取供，是讓妻子透過嚴酷的考驗，藉以判刑。

聖經在這一段經文裡面，首先是推定這個妻子是無罪的，

在無罪的情況裡面呢，來受這個試驗，

所以目的是判斷被告是否清白，而不是要定她的罪，

這個是保護女人，跟古代大部分的這種試驗是不一樣的。

11

三、作用，這個儀式其實是較多利於婦女，

做丈夫的要就是提出申訴，否則就閉上尊嘴，停止猜疑。

針對丈夫反覆無常的突發奇想，做妻子的每每必須義務解釋，

實在是非常不人性。

 今天我們看到這一段經文，都會覺得跟我們距離太遙遠了，

因為很多很多的基督徒家庭，都是丈夫非常的尊重姐妹，

甚至尊重到一個地步，幾乎是很順服姐妹，以至於這個家庭很幸福。

 在古代，男人不管怎麼樣，女人是沒有權利來做出什麼要求，

在這樣的文化背景之下，男人他一旦有疑恨，對於女人是一個最大的折磨，

女人是何等敏感的一個性別，當她知道男人對她不信任的時候，

那一種愛心所受的傷害，難以形容，難以彌補，

所以必須藉著這樣的一個儀式，來讓男性所有的疑恨從他的心中除去。

嫉妒或疑恨是一個很大的力量，聖經在雅歌，這一本歌頌愛情的書裡面，

甚至說到嫉妒比死還要堅強。

所以，為了要除去男人心中的疑恨，做了這個儀式，是保護所有的女人。
12

結論一、人與上帝、人與人、人與妻子的關係，是非常重要的。

人與神疏遠、人與人彼此得罪而沒有賠償、人與妻子彼此有隔閡的時候，

我們跟上帝的關係，都會有問題…
彼前3:7 你們做丈夫的，要按情理與妻子同住，因為他是比你軟弱的器皿，

所以你要敬重他，便叫你的禱告沒有妨礙。

如果我們得罪了妻子、得罪了婚姻，或者是得罪了弟兄姐妹而沒有賠償，

或者是得罪了上帝，會讓我們和上帝之間的關係疏遠，禱告不能得答應。

結論二、合而為一，主要的原則是遠離罪惡、除去罪孽，

而非姑息罪惡，縱容罪孽。

結論三、忠誠的婚姻，是社會的基石，如果婚姻不保，

則社會最基本的次序，就要蕩然無存。

所以不管是我們和上帝的關係、和自己的關係、和群體的關係、和妻子的關係，

都要求上帝，讓我們在上帝的面前能夠深深的省思、做出行動、付出代價，

維繫婚姻的完整、群體的合一、個人在上帝面前分別為聖的地位。

求上帝賜福給我們，讓我們個人蒙福，教會蒙福，大家都蒙福。


